
Danos la paz

AÑO XXXVI NUM 386AÑO XXXVI NUM 386

Paz y BienPaz y Bien
NOVIEMBRE 2025NOVIEMBRE 2025



2    Paz y Bien

T
odos, en mayor o menor medida, respiramos cada día 
el aroma de la violencia que llena nuestras televisio-
nes y redes sociales. Vivimos desgarrados por las gue-
rras, la polarización, el “odio digital” y un sinfín de 

malas noticias que nos hacen preguntarnos qué está pasando 
con la humanidad o si, quizá, hemos perdido el rumbo. Con 
frecuencia caemos en la desesperanza y no comprendemos 
cómo pueden suceder ciertas cosas; ante situaciones que 
nos superan, sentimos a veces que no sabemos qué hacer y 
el desánimo nos alcanza.

Los santos nos recuerdan que es precisamente en estas situa-
ciones de gran adversidad cuando más podemos ser testigos 
del Evangelio. El contexto social de la época de san Francisco 
de Asís no fue mucho mejor que el nuestro: abundaban 
los conflictos entre ciudades, era tiempo de cruzadas, las 
desigualdades se acentuaban y se vivía una profunda crisis 
espiritual. Francisco experimentó en primera persona la 
contienda entre Asís y Perugia, hecho que sin duda lo marcó.

Es en este contexto donde Francisco elige el camino de 
la mansedumbre, la paz, la fraternidad y la humildad. No 
pretendió ser un revolucionario, pero su vida cambió para 
siempre la sociedad y la Iglesia. ¡Cuántas veces nuestros 
arrebatos de indignación se traducen en respuestas violen-
tas! Francisco, en cambio, se “indignó” de otra manera: se 
enamoró del Altísimo, bondadoso y buen Señor, y sin más 
espada que el Evangelio recorrió un camino de conversión 
personal y comunitaria que sigue interpelándonos 800 años 
después.

Francisco tenía siempre un saludo de paz para los demás. 
Solía decir: “El Señor te dé la paz”, un saludo que no se que-
daba solo en una fórmula, sino que expresaba una forma de 
ser y de vivir. En la Regla bulada (2 R 3,13) dejó escrito: «En 
toda casa en que entren digan primero: Paz a esta casa». Con 
el tiempo, este espíritu se condensó en el tan reconocible 
“Paz y bien”, que precisamente da título a nuestra revista.

Fruto de esta actitud, de ser instrumento de paz, nació el 
famoso encuentro con el sultán Malik al-Kamil. El sultán 
recibió a Francisco y quedó fascinado por su sencillez y 
humildad. Aquella manera de ver al otro como hermano y 
no como enemigo propició un encuentro desde el diálogo 
y el respeto, algo que siglos más tarde llamaríamos diálogo 
interreligioso.

No son pocas las referencias en los escritos y biografías de 
Francisco relacionadas con la paz: el relato de la Perfecta 
Alegría, o el Cántico de las criaturas, donde añadió la siguien-
te estrofa a raíz del conflicto entre el obispo y el podestà de 
Asís:

“Loado seas, mi Señor, por los que perdonan por tu amor, y 
sufren enfermedad y tribulación. Bienaventurados aquellos 
que las soporten en paz, porque por ti, Altísimo, coronados 

serán.”

Ojalá seamos capaces de vivir, cada uno de nosotros, como 
instrumentos de paz, empezando por nuestro interior y con-
tinuando por quienes tenemos más cerca.

Marian Torres. Coord. Grupo San Francisco

P
az y Bien:

Me dispongo a escribir como cada mes. Me siento 
dispersa, cargada de cosas. Intento centrarme para 
hilar algo que merezca la pena. Las cosas están más 

o menos encauzadas: cada día conozco más a mis nuevos 
alumnos, que me siguen sorprendiendo.  Intento esforzarme 
para dar lo mejor de mí, aunque no es fácil estar en las escue-
las en este tiempo de prisas, de digitalización, de creer que lo 
sabemos todo. Necesito paciencia y perseverancia. 

Empezamos octubre celebrando el día de San Francisco con 
la iglesia a tope: tantos hermanos reunidos, viviendo con 
ilusión, sintiéndonos familia. Surge, una vez más, el agrade-
cimiento a la familia franciscana de Granada, a los hermanos 
menores, que acogen y sostienen con sencillez y minoridad. 
Su presencia en el barrio desde hace más de 50 años es luz, 
armonía, camino, dinamismo, puertas abiertas para todo el 
que quiera ser y estar. Los que vamos por allí nos sentimos en 
casa y agradecidos al Señor por tanto bien como nos hacen 
y hacemos entre todos. No dejemos de orar por y para que 
sigamos creciendo en la fe y la esperanza de poder crear un 
mundo de hermanos fraternos, de justicia y de paz.

El mes de octubre, mes misionero, es también tiempo de 
recordar a tantos misioneros que han pasado por nuestras 
vidas, el tiempo compartido con ellos, las experiencias vivi-
das, que transforman. Gracias, Víctor de la Peña, Nicolás 
Castellanos, Antonio Alcalde, Juan Oliver, grandes referentes 
misioneros para mí y para la comunidad; sembradores de fe 
y caridad. 

El curso está en marcha: los pequeños en la catequesis, los 
jóvenes en los catecumenados, los adultos en las comunida-
des fraternas. Cada uno aportando su granito de arena con 
esperanza en los distintos ministerios y poniendo al servicio 
lo que tenemos y somos, nuestros dones, regalados por el 
Señor, que nos cuida y acompaña. Le pido que nos anime 
en el camino de este curso; que perseveremos en la oración 
y la celebración, el alimento por excelencia de los que nos 
decimos cristianos.

Un octubre más, desde 1986, terminamos con la Jornada 
del “Espíritu de Asís”, para seguir trabajando por el diálogo 
interreligioso y la oración continua de todos los credos, para 
intentar conseguir entre todos un mundo más justo, más 
humano y con más paz.

Mirando hacia noviembre, vamos a recordar a los santos, los 
que están en los altares y los que tenemos al lado cada día; 
a los difuntos, que ya no están. Tengamos una oración de 
alabanza por sus vidas. Hace un rato me comunicaron que ha 
muerto Francisca López, clarisa del Convento de San Diego, 
de Alhama de Granada. Descanse en los brazos del Padre. La 
recordaremos con cariño. Finalmente, el día 15, sábado, no 
dejemos pasar la jornada de desierto, silencio y encuentro 
con el Señor. Tan necesaria para mejorar el estrés, gestionar 
emociones y dificultades personales.

Cuando vuelva a escribir llegará el adviento. Mientras tanto, 
persevera.

PUNTO DE ENCUENTRO

MIENTRAS TANTO, PERSEVERA

EDITORIAL

DANOS LA PAZ
Nacho Marín. Paz y Bien



Paz y Bien    3

A 
las fraternidades cristianas nos toca hoy 
seguir caminando, en la incertidumbre de los 
tiempos que nos toca vivir, andando juntos 
en misión compartida, desde la libertad res-

ponsable en lugares donde nos ha puesto la vida y la 
tierra que nos acoge, ofreciendo un estado saludable 
de ternura-«fraternura», cuidando y dejándose cuidar, 
creando lazos y redes de comunión, desde la concien-
cia de que estamos sostenidos por el Otro y los otros.

Hoy nuestras comunidades necesitan vivir como cami-
nantes sostenidos por una rica espiritualidad, desde 
el compromiso personal y comunitario que vertebra 
nuestra vida de creyentes, que anuncian como men-
sajeros el Mensaje recibido, desde el testimonio de 
vida y siendo «fray ejemplo» para aquellos con los que 
convivimos.

Nuestra identidad fraterna no se fundamenta en docu-
mentos o legislaciones en retroceso; sino en la Palabra 
de Dios que nos convoca, evoca y provoca, para ser 
fermentos del Reino, desde la rica espiritualidad que 
nos aglutina, en encuentros periódicos de hermanos y 
hermanas, en la fe y la confianza.

Identificarse con Jesús y el Evangelio es responder a la 
Iglesia, a la comunidad cristiana y a las fraternidades, 

sin olvidar a los hombres y mujeres de buena voluntad. 
Podemos decir: «dinos cómo te comportas y te diré 
cómo amas, cómo sirves y cómo te comprometes». 

Como peregrinos y advenedizos anunciamos y testi-
moniamos el proyecto de vida fraterna en comunidad, 
en estos tiempos de increencia y destemplanza, y es 
ahí donde nos toca «ampliar el espacio de la tienda» 
para ensanchar la mirada, desde donde emerja alguno 
nuevo en una fraternidad en movimiento, porque o 
caminas o te estancas en retrocesos que te impiden ver 
con esperanza un horizonte abierto.

En estos tiempos de «sociedades líquidas», necesitamos 
vincularnos a otras fraternidades, que ofrezcan y vivan 
la ética del cuidado, para caminar con confianza como 
fraternidades de hermanos y hermanas;fraternidades 
en camino que nos indican que es posible vivir de otra 
manera.

San Francisco de Asís y su inspiración de la fraternidad 
(«el Señor me dio hermanos» [Testamento,14])  es un 

recordatorio significativo de lo sólido: la vida arraigada 
en el Evangelio.

COMENCEMOS HERMANOS

FRATERNIDADES EN CAMINO
Seve Calderón Martínez. OFM

E
l Espíritu de Asís es un encuentro interreligioso 
de oración por la paz convocado por el Papa 
Juan Pablo II en Asís en el año 1986. El fin con 
el que fue convocado consistió en promover 

valores como el diálogo interreligioso, la fraternidad, 
la misericordia, la superación de la diferencias en 
búsqueda de un entendimiento y soluciones con-
juntas a los problemas mundiales y el cuidado de la 
creación, situaciones por las que hoy más que nunca, 
con el mapa de conflictos a nivel mundial que vivimos, 
necesitan ser oradas poniendo en el centro todos esos 
valores.

Hoy, casi cuatro décadas después, el mensaje sigue 
vigente: la necesidad de justicia, de fraternidad y de 
una verdadera conversión ecológica.

Desde aquel año 1986, representantes de diversas 
religiones del mundo se reúnen, no para rebatir doc-
trinas sino para afirmar que la verdadera fe, es aque-
lla que construye y rompe fronteras sin que esta, en 
ningún caso, pueda ser fuente violencia sino que ha 
de seguir un único camino: LA RECONCILIACION Y 
EL DIALOGO. Esta celebración, adquiere una especial 
relevacia en el contexto actual del conflicto en Gaza, 

donde la violencia se ha cobrado miles de vidas ino-
centes.

Este día, se nos invita a recordar que más allá de las 
creencias, culturas y lenguas existe un anhelo de paz 
común. No puede tratarse de una “ingenua utopía” 
sino que debe tratarse de una “urgencia ética” El testi-
monio de Asis demuestra que el encuentro entre quie-
nes profesan creencias diferentes es posible.

Las religiones deben convertirse en agentes activos de 
reconciliación. Gaza necesita una humanidad que no 
renuncie a la esperanza, una sociedad que tenga un 
compromiso, con la justicia, el perdón y la paz dura-
dera. Volvamos desde hoy a la sencillez de la relación 
fraterna con la tierra y con todos los seres “no defrau-
demos a las criaturas”.

Vivir el Espíritu de Asís en este año jubilar del Cántico 
significa comprometerse activamente con la paz, la 
justicia y el cuidado de la casa común. Que no sea solo 
una fecha en el calendario, sino una oportunidad para 
relanzar el sueño franciscano de fraternidad univer-
sal: pasar, juntos, de la Babel del aislamiento a la casa 
común donde cada criatura tenga su lugar y su voz.

LA CANCIÓN DE LA TIERRA

ESPIRITU DE ASÍS: DE BABEL A LA CASA COMÚN
Pilar Luna. Justicia, Paz e Integridad de la Creación



4    Paz y Bien

S
omos un grupo de laicos de la Comunidad de San 
Francisco de Granada: Marta, Clara, Inma, Migue 
y Juan. Este verano hemos pasado la primera quin-
cena de agosto en Tánger, conviviendo con los 

hermanos franciscanos y queremos compartir un poco de 
nuestra experiencia vivida con ellos y agradecer todo lo 
que nos han dado.

Desde hace ya bastantes años, a través de un hermano 
franciscano de Granada, Antonio Alcalde, iniciamos un 
proyecto de misión en Marruecos. Desde entonces las 
fraternidades de Marruecos nos han permitido tener 
experiencias en los distintos lugares donde ellos tienen 
presencia. Los franciscanos de Marruecos, y junto a ellos 
la comunidad cristiana, nos acogen y nos permiten com-
partir con ellos la mesa, la tarea y la celebración. Este ha 
sido siempre el sentido que hemos querido dar a nuestras 
experiencias misioneras, poder compartir con familiari-
dad la vida fraterna. Por eso, para nosotros es un regalo 
que la Iglesia nos abra sus puertas.

Durante nuestra estancia en Tánger, Assilah y Larache 
hemos estado junto a Peter, Marko, Natale, Omar y 
Thaddè haciendo tareas sencillas; hemos ayudado a lim-
piar la Iglesia francófona en Tánger, hemos recogido uvas 
en el convento de Larache y hemos celebrado la Eucaristía 
en Asilah, y sobre todo hemos compartido la vida y la 
tarea desde el encuentro. También nos han mostrado la 
realidad social de Tánger, los migrantes y los barrios en los 
que viven, los niños de la calle, los ancianos abandonados, 
toda la labor social que la Iglesia realiza atendiendo a tan-
tos empobrecidos.

Estas semanas, para nosotros, han supuesto un salir de 
nuestra iglesia habitual, de nuestra comunidad, y poder 
abrirnos a muchas comunidades con las que hemos 
podido encontrarnos, “El Señor me dio hermanos…”, 
haciéndonos ver todas las caras de una Iglesia universal 
que aúna culturas y carismas en un solo proyecto; El pro-
yecto de Jesús. 

Al volver a España, retomando nuestras rutinas diarias 
y tras dejar pasar unos días para que lo vivido nos cale, 
nos damos cuenta de que estos días no han sido solo 
una experiencia, nos sigue resonando el sentimiento de 
unidad en la diversidad que hemos podido sentir este 
verano. El compartir la tarea, la mesa y la celebración de 
la Eucaristía nos hace experimentar lo que se dice en la 
Carta a los Corintios. “Se distribuyen diferentes clases de 
carismas; pero todos provienen de un mismo espíritu” (1 
Co, 12, 4-5) y es que nos hemos encontrado con carmeli-
tas, misioneras franciscanas, calcutas, adoratrices, laicos 
lugares como de Toledo, Barcelona, Madrid, Filipinas, 
Guinea o Costa de Marfil, cada uno aportando desde su 
carisma y experiencia “Y todos estos dones son obra de 
un mismo y único espíritu, que distribuye a cada uno en 
particular según le place” (1 Co, 12, 11-12). Esta experien-
cia de Evangelio vivo nos llena de esperanza y de ganas de 
seguir dando testimonio ante un mundo indiferente.

Nosotros hemos sido meros testigos, es la Iglesia, que se 
hace presente en Marruecos desde la entrega silenciosa 
a los marginados, la que vive y nos permite vivir este 
Evangelio.

Esta experiencia nos confronta y cuestiona profunda-
mente. Sin embargo, es fácil que se convierta solo en un 
bonito recuerdo que guardemos para satisfacer nuestra 
conciencia y que no demos lo que nos hemos llevado. 
Al volver a nuestras vidas cotidianas nos cuesta mucho 
mantener esta actitud de encuentro y fraternidad entre 
carismas y comunidades. La rutina del trabajo y los estu-
dios, la autosuficiencia, las etiquetas que nos ponemos 
entre nosotros nos dificultan salir de nuestro entorno 
cómodo y compartir el trabajo por el reino con quien no 
tiene por qué pensar igual que nosotros. El ser testigos de 
la unidad de la Iglesia durante esta experiencia nos envía 
a trasladar la misión a nuestra ciudad de Granada, a tratar 
de hacer realidad el Evangelio de Mateo “Id y predicad, 
anunciando que se acerca el Reino de los cielos. Curad a 
los enfermos, resucitad a los muertos, echad limpios a los 
leprosos, arrojad a los demonios; dad gratis lo que gratis 
habéis recibido” (Mt 10, 7:8).

Puede que la realidad social de nuestro mundo nos siga 
superando, seguimos viendo el rechazo en Europa a los 
migrantes a los que la Iglesia acompaña en Marruecos, 
ponemos excusas para nuestra falta de implicación con 
los pobres porque tenemos “mucho trabajo y cosas que 
hacer”, nos falta cariño hacia los mayores. Sin embargo, a 
pesar de nuestras debilidades y después de lo vivido, nos 
sentimos en manos del Padre. No es de nosotros de quien 
depende todo este proyecto, lo que depende de nosotros 
es abrirnos al Espíritu y poner nuestra vida en manos del 
Señor, estemos en Marruecos con los franciscanos o en 
nuestros quehaceres diarios.

Después de esta reflexión, sólo nos queda dar gracias al 
Padre por darnos hermanos y a los hermanos franciscanos 
por darnos este testimonio de fraternidad en la acogida y 
el acompañamiento. Agradecemos también al arzobispo 
de Tánger, D. Emilio Rocha, como hermano franciscano y 
como eje vertebrador de la actividad pastoral, valorando 
su sencillez y hospitalidad. Terminamos diciendo con 
San Francisco y toda la Iglesia “Loado seas, mi Señor, con 
todas tus criaturas…”.

EXPERIENCIAS DE  VERANO: MARRUECOS

NO SOLO UNA EXPERIENCIA
Juan Miralles. Misiones



Paz y Bien    5

V
einticinco años dan para muchas y variadas his-
torias, pero si echamos la vista atrás en Proyecto 
Hombre Granada, la superación personal, la escu-
cha y las segundas oportunidades juegan un papel 

fundamental en las mismas. En 2025, la entidad celebra un 
cuarto de siglo acompañando procesos de cambio y ofrecien-
do esa mirada compasiva y comprensiva. El mensaje evangé-
lico que invita a “mirar al otro con entrañas de misericordia” 
(Lc 6,36) cobra vida en la labor de todo el equipo que recono-
ce en cada persona la huella sagrada de la dignidad humana.

Hoy volvemos a conversar con Manuel Mingorance, director 
de Proyecto Hombre Granada. No es la primera vez que lo 
entrevistamos, pero en esta ocasión queremos adentrarnos 
en su presente más profundo: conocer su mirada interior tras 
veinticinco años de compromiso, transformación y esperan-
za compartida.

Hagamos un breve recorrido por la trayectoria de vuestra 
labor: ¿Qué imagen o momento resumiría mejor este cuar-
to de siglo de trabajo?

Son muchos los momentos o imágenes pero seguramente 
cada primer encuentro con cada persona que solicita ayuda 
y, sin lugar a dudas, cada alta terapéutica en la que se festeja 
todo el proceso terapéutico con sus esfuerzos y logros alcan-
zados.

¿Qué ha cambiado en la forma de acompañar a las personas 
desde aquellos primeros años hasta hoy?

La acogida sigue siendo igual, una acogida sin juicios y la 
escucha también, activa y empática. Pero es innegable que la 
persona es distinta a la de hace 25 años, así como la familia 
y la misma sociedad, por lo que hemos tenido que adaptar-
nos a estos cambios tanto sociológicos como psicológicos y 
sociales. Las ciencias humanas y sociales avanzan y el perso-
nal de nuestra entidad está muy preparado profesionalmente 
para dar respuesta acorde a las necesidades del actual ser 
humano con problemas de adicciones y a sus familias, sin 
olvidarnos de todo el ámbito de la prevención.

Transmitir el valor de la esperanza como motor de cambio 
parece algo esencial, pero ¿cómo se sostiene esa esperanza 
cuando se trabaja cada día con personas que atraviesan 
tanto sufrimiento?

Todo paso en el proceso de cambio y transformación en la 
persona fortalece esa esperanza en vida nueva, en la que se 
toma las riendas de la propia existencia y se decide con liber-
tad dónde se quiere estar, existencialmente hablando.

En Proyecto Hombre se habla de “poner a la persona en el 
centro”: ¿Qué significa realmente eso en el día a día?

Todo lo que se hace y lo que se planifica en Proyecto Hombre 
es desde un nítido enfoque humanista donde ciertamente la 
persona está en el centro de nuestro quehacer diario y en el 
que se acompaña continuamente, sosteniéndole en aquellos 
momentos más críticos y difíciles del proceso.

Acompañar procesos de cambio implica paciencia, escucha 
y fe en el otro ¿Qué papel juega la empatía en esos procesos?

Es clave porque nadie está libre de poder caer en cualquier 
momento de su vida en una adicción y las carencias afectivas 
están en el fondo de muchas conductas adictivas de las que 
nadie tampoco, terapeutas y personal incluido, está libre.

Si ponemos la mirada en el futuro, ¿qué retos afronta hoy 
PH en una sociedad tan cambiante?

Los desafíos que tenemos presentes son muchísimos hoy en 
día como son la prevención en todos los ámbitos de nuestra 
sociedad pero de un modo fundamental en el escolar y el 
laboral; la acogida de la mujer en nuestros distintos progra-
mas terapéuticos rompiendo con la estigmatización de la 
misma junto con la creciente y sostenida incorporación de la 
perspectiva de género en la terapia; la atención cada vez más  
especializada ante la mayor prevalencia de adolescentes y 
jóvenes con conductas problemáticas con las pantallas inclu-
yendo redes sociales, videojuegos, pornografía, apuestas on 
line y un largo etcétera; una formación más sólida y expe-
riencia en el campo de la salud mental puesto que un gran 
número de las personas usuarias que se atienden presentan 
cuadros concomitantes de problemas con las adicciones y 
trastornos psiquiátricos,  así como una mayor reflexión sobre 
la dimensión espiritual en el fenómeno de la adicción.

Si pudieras definir el “espíritu” de Proyecto Hombre en una 
sola palabra¿Cuál sería?

Humanismo.

¿Qué deseas para los próximos 25 años?

Deseo que lo noticiable siga siendo la normalidad y la 
continuidad de nuestros numerosos programas educativo-
terapéuticos tanto preventivos como de tratamiento, tanto 
ambulatorios como residenciales para hombres y mujeres, 
tanto en régimen de libertad como para personas privadas de 
la misma. La afluencia de jóvenes en un futuro cercano será 
abrumadora por lo que nuestra respuesta debe ser ajustada 
a esa demanda y potenciando cada vez más nuestra profe-
sionalidad y humanidad como referentes de nuestra actual 
credibilidad. Que el apoyo social, empresarial, mediático e 
institucional siga estando presente gracias a un trabajo que 
busca la excelencia haciendo bien el bien.

Manuel también compartió el completo programa de acti-
vidades que, a lo largo de 2025, Proyecto Hombre Granada 
ha celebrado con motivo de su 25º aniversario, reflejando 
su firme compromiso social, educativo y cultural. Este pro-
grama ha combinado momentos solidarios, como la Comida 
Benéfica o el Concierto Solidario Star Wars, con encuentros 
deportivos y participativos como “Métele un gol a la droga” 
o el Go-Game multideporte, orientados a la prevención y la 
convivencia. Las citas institucionales y académicas han teni-
do también un papel destacado, con la III Jornada Académica 
sobre Abordajes Integradores en Adicciones, el Desayuno 
Empresarial Reto 25x10 y la emotiva Gala Institucional en 
la Abadía del Sacromonte. La poesía y la música, lenguajes 
del alma, se unieron en septiembre en “Voces y Versos por la 
Vida”, un encuentro que rindió homenaje a la esperanza y la 
transformación. La celebración culminará el 21 de noviem-
bre con la representación teatral “Las Troyanas” en el 
Teatro Municipal: ¿quedamos?

PROYECTO HOMBRE

PROYECTO HOMBRE GRANADA: 
25 AÑOS DE VIDA Y ESPERANZA
Mamen Carilla. Acción Social



6    Paz y Bien

H
ablar de un pontífice en los primeros días 
de su pontificado es como pretender leer el 
porvenir en los posos de una taza de café o 
en las entrañas de un pez: una costumbre 

tan antigua pero a la vez tan inútil como artificialmen-
te especulativa. Sin embargo, meses después de su 
nombramiento, ya tenemos varios textos de profun-
didad escritos por León XIV, entre ellos la Exhortación 
Apostólica Dilexi te, y ya empiezan a haber frutos por 
los que conocer al nuevo Vicario de Cristo.

Hay palabras que, repetidas con demasiada frecuencia, 
se vuelven invisibles. “Amor” es una de ellas. Todos la 
pronuncian, pocos la piensan, menos la viven. Pero en 
Dilexi te, León XIV ha logrado que esa palabra vuelva a 
pesar, a arder e incluso a doler. La exhortación devuel-
ve al amor su densidad teológica, su fuerza transfor-
madora y su sentido encarnado. No se habla del amor 
como emoción, sino como interpretación del mundo: 
una hermenéutica del amor, una forma de leer la rea-
lidad desde los márgenes, allí donde Dios se viste con 
los ropajes de la pobreza.

León XIV inaugura su pontificado continuando un 
gesto inacabado de Francisco I: una exhortación sobre 
el cuidado de la Iglesia por los pobres. Podría haber 
comenzado con un tratado de dogma, una refor-
ma litúrgica o un documento geopolítico, pero eligió 
seguir una oración interrumpida. Él mismo lo declara: 
“El Papa Francisco estaba preparando… Habiendo 
recibido como herencia este proyecto, me alegra hacer-
lo mío y proponerlo al comienzo de mi pontificado.”

Primer Patriarca de Occidente estadounidense, León 
XIV comienza su pontificado con un gesto de filial 
continuidad: terminar lo que su predecesor empezó. 
Porque sólo quien continúa algo puede realmente 
renovarlo.

El documento no se presenta como una reflexión 
social, sino como un acto de fé. León XIV no habla “de 
los pobres” —como categoría sociológica—, sino “con 
los pobres”, como si hablara con Cristo mismo. Afirma: 
“El contacto con quien no tiene poder ni grandeza es 
un modo fundamental de encuentro con el Señor de 
la historia.” Esta es la clave hermenéutica de su pen-
samiento: el amor como modo de conocimiento. El 
amor no se opone a la razón, sino que la purifica y dota 
de sentido. En los pobres, dice, Dios sigue teniendo 
algo que decirnos. Pero para oírle no basta el oído del 
estudioso, sino el del discípulo, se necesita confianza e 
intimidad.

Su tono recuerda a los grandes Padres de la Iglesia a 
quienes cita. Como Basilio, introduce el cuidado de 
los pobres como voto sagrado. Como Crisóstomo, ve 
en los pobres el cuerpo vivo de Cristo. Como Agustín, 
entiende que la limosna no es caridad paternalista, 
sino justicia restaurada. Esta exhortación es continuis-

ta de Francisco I, pero, sobre todo, de la tradición viva 
que sostiene la Iglesia. León XIV expone una verdad 
que trasciende los siglos: la Iglesia es más creíble cuan-
do se arrodilla y se pone a la altura del pequeño que 
cuando se eleva.

Dilexi te es una llamada a la conversión activa, a una 
Iglesia que “hace espacio a los pequeños y camina 
pobre con los pobres”. León XIV sabe que las nuevas 
pobrezas no siempre son desnutridas: existen miserias 
digitales, soledades, prisiones interiores. Frente a ellas, 
propone una pastoral que no se limite a administrar 
sacramentos, sino a ofrecer compañía, que es la base 
sacramental. Basta contar cuántas veces aparecen las 
palabras “compañía” y “acompañar” en la exhortación.

Su estilo, cercano y meditativo, evita tanto el mora-
lismo como la demagogia. No promete soluciones 
mágicas ni revoluciones teológicas. Su revolución es 
más silenciosa: la del corazón que se deja afectar. El 
Papa no habla de los pobres como víctimas, sino como 
maestros. Su pobreza revela lo que nuestras abundan-
cias esconden. En un mundo que celebra el éxito, esta 
exhortación recuerda que la salvación empezó en un 
humilde pesebre.

El hilo que une su pensamiento con Francisco I y con 
León XIII es el de la doctrina social del amor. Si León 
XIII denunció las injusticias del capitalismo naciente, 
y Francisco I la cultura del descarte, León XIV añade 
un paso más: el compromiso espiritual de la caridad. 
No basta con políticas justas; es necesaria una mirada 
justa. Cuando se deja de creer en la dignidad del pobre, 
se acaba adorando la riqueza del mediocre y la miseria 
del rico.

Hacia el final del texto, León XIV parece añadir una 
bienaventuranza: “Reconocer a Cristo en el pobre y 
servirle con alegría.” Quizá sea pronto para valorar su 
legado, pero no lo es para escuchar su acento. En Dilexi 
te, la Iglesia vuelve a repasar el alfabeto del amor, y en 
ese gesto León XIV confirma tanto la continuidad con 
su antecesor como el vínculo vivo con la Iglesia primi-
genia. 

EL PAPA LEON XIV

LOS POBRES Y EL INICIO DEL PONTIFICADO
DE LEÓN XIV
Rafael Repiso. Paz y Bien



Paz y Bien    7

E
l 15 de octubre la Iglesia de San Francisco acogió 
la charla “El Cántico: Reconciliación con Dios y 
con las criaturas”, impartida por Monseñor fr. 
Juan Oliver (ofm), Obispo emérito de Requena 

(Perú), con motivo del VIII Centenario del Cántico de 
las Criaturas (1225–2025), en la que se profundizó en 
el origen y el contexto en el que San Francisco de Asís 
creó esta obra.

El Cántico de las Criaturas refleja la esencia de 
Francisco: su ternura, sencillez, alegría, fraternidad, 
gusto por la belleza, comunión con todas las criaturas, 
etc. Es una loa poética y una oración en verso para ser 
cantada, escrita en su lengua popular (“umbra”), y uno 
de sus escritos más autobiográficos, donde expresa su 
vivencia espiritual a través de la naturaleza y de todas 
las criaturas (el sol, la luna, el viento, el agua, la tierra, 
el ser humano, etc.). Cada estrofa nace de experiencias 
concretas de su vida y de su modo de orar inspirado en 
los Salmos y la Escritura.

El texto surge en los últimos años de su vida, cuando 
Francisco, enfermo y sintiéndose marginado por sus 
hermanos, atraviesa una profunda crisis interior. Tras 
su regreso de Oriente en 1220, su salud empeora y 

vive momentos de oscuridad espiritual, y en el monte 
Alverna recibe los estigmas, confirmando su identifi-
cación con Jesucristo. Desde esa experiencia de dolor y 
de sentirse incomprendido, surge el Cántico, fruto del 
dolor y la búsqueda de sentido.

Durante su enfermedad en San Damián, casi ciego, 
Francisco pide luz a Dios para entender su camino, y 
en una experiencia de amor divino, renace su alegría 
y compone este cántico de alabanza y reconciliación 
con Dios y todas las criaturas, celestes y terrenales, 
reflejando la armonía de la creación (“Altísimo, omni-
potente, buen Señor”; “loado seas mi Señor por los que 
perdonan por tu amor”).

El texto culmina con la alabanza a la “hermana muerte 
corporal”, aceptada con serenidad y como una herma-
na. Así es como Francisco puso fin al cántico y cómo 
llega al final de su vida. En el atardecer del 3 de octu-
bre de 1223, él pidió a sus hermanos que lo colocasen 
desnudo sobre la hermana Tierra, entregando su alma 
al Señor.

“D
esde lo hondo a ti grito, Señor”. Y no 
es un grito de queja ni de sufrimiento 
sino de júbilo y gratitud. Nos sobran los 
motivos para darte gracias, y el mes de 

octubre es un momento especialmente propicio para 
hacerlo. Es un mes cargado de fiestas y celebraciones 
franciscanas, y el franciscano, al sentirse pequeño ante 
tu grandeza, solo puede darte gracias y alabarte por 
tanto don. La fiesta de San Francisco, precedida por la 
fiesta del tránsito (en la que te alabamos por la herma-
na muerte, la puerta que nos lleva hacia Tí plenamen-
te), es como el pistoletazo de salida de un mes para 
agradecerte tanto bien como nos haces. En este tiempo 
hemos celebrado las témporas de acción de gracias por 
la actividad humana, el descanso y los frutos que nos 
da la hermana madre tierra por tu generosidad. Un año 
más has bendecido el trabajo humano con cosechas 
generosas y nos has concedido las primeras lluvias de 
la temporada. Sigue mandándonos la hermana agua 
con generosidad y mansedumbre.

Hemos celebrado también a una santa carmelita, 
maestra de oración, que te encontraba en lo sencillo, 
entre los fogones, y que no se turbaba ante nada por-
que experimentó que quien a Ti te tiene, nada le falta. 
Para Santa Teresa, como para San Francisco, Tú eres 
Todo. 

Vivimos el dolor de la guerra que se extiende, como 
un cáncer, por distintos lugares del mundo pero, una 
vez más, renace la esperanza de que la paz sea posible. 
Te damos gracias por la firma de los acuerdos de paz 
en Palestina. Sabemos que no será un proceso fácil 
y que la paz se tambalea en lo alto de un alambre de 
equilibrista. Cada detalle cuenta y puede echar por 
tierra todo lo logrado. Por eso es muy importante que 
apacigües los corazones para que todos sepan superar 
el rencor por el daño causado por uno y otro bando. 
Apacíguanos a nosotros también para que estos dra-
mas que asolan a la humanidad no sean utilizados para 
polarizar más. Danos valentía para alzar la voz frente 
a toda injusticia, violencia, exclusión o prepotencia. 
Gracias por contar con nosotros también para esta 
noble tarea, al menos en nuestro entorno.

Gracias, Señor, por las nuevas fraternidades, por los 
hermanos que convergen en el camino y por todo lo 
compartido con los que inician uno nuevo, y por un 
nuevo aniversario del “Espíritu de Asís”, acontecimien-
to que reunió en Asís a los líderes de las principales 
religiones para orar juntos por la paz y comprometerse 
a no utilizar tu nombre como excusa para ninguna 
guerra. Solo Tú eres fuente de paz. Únenos en torno a 
ti para decir juntos “Señor, haz de mi un instrumento 
de tu paz”.

CHARLAS

EL CÁNTICO: RECONCILIACIÓN CON DIOS Y CON 
LAS CRIATURAS
Diego Godoy, Paz y Bien

ORAR CON LA VIDA

TIEMPO DE AGRADECER
Luis J. Pérez. Oración



Camino de Ronda 65 18004, GRANADA. Tel.: 958253662     D.L.: GR-1289-92

Hoja de Paz y Bien
La Hoja en internet: www.gruposanfrancisco.org

e-mail: hojapazybien@gruposanfrancisco.org

Grupo de San Francisco
Nº de Cuenta: ES38 1491 0001 21 1008259325

TRIODOS BANK
BIZUM 04664 

´

´

Sábado, 1:
Festividad de Todos los Santos
Sábado, 15: 

Jornada de oración-desierto

Domingo, 23: 

Solemnidad de Cristo Rey

Viernes, 28: 

Celebración comunitaria del Perdón a las 20 
horas.

Centinelas de la noche, de 18 a 23 horas en la 
Capilla de San Damián.

Sábado, 29: 

Retiro de Adviento. A las 17 horas

Domingo, 30: 
Primer domingo de Adviento

Todos los jueves, oración en la Capilla del Cristo 
de San Damian, a las 20:30. 

ENVIO DE CATEQUISTAS

El proceso de conversión en Francisco, como bien nos refirió 

Seve, fue un proceso largo y doloroso de transformación 

personal que se inició tras lo vivido en la guerra, en la cárcel 

y tras un primer proceso de enfermedad. Momentos de oscu-

ridad que hacen que se plantee con preocupación dónde 

está, cómo y hacia dónde quiere ir con su vida. Todo esto 

resumido en una pregunta que acompañará su proceso de 

discernimiento “Señor, ¿qué quieres que haga?”

Sólo desde la oración, desde el desprecio a lo material y 

desde el dominio de sí mismo surge un proceso vocacional 

que le llevará a generar un proyecto de vida de cara a Dios, a los pobres, a los hermanos (y con los hermanos)… 

Descubriendo en el camino (que no tiene nada de sencillo y que duele, como todo lo que nos transforma) que para 

llegar a sentir a Jesús en el otro hay que hacerse pequeño, empatizar con el pobre, y que sólo de esa manera llegaremos 

a cantar como él, al final del proceso “¡Dios mío, y todas mis cosas!”

Si algo nos permite la figura de  Francisco es vernos reflejados en sus procesos de vida. Sus momentos de oscuridad, 

dolor, dudas, esperanza… no difieren a nuestras realidades y nos debe cuestionar que si él supo encontrar en el 

Evangelio el verdadero camino nosotros no podemos aspirar a menos. Un camino que nos lleve a no ser capaces de 

negar nada que se nos pida por amor de Dios. ¡Que diferente sería todo así!

EL PROCESO DE CONVERSIÓN 
DE FRANCISCO DE ASÍS

INICIO COMUNIDAD FRATERNA


